**Храмы Малмыжского района**

В век развитых информационных технологий человек всё реже обращается за помощью к ближнему, но всё чаще ищет ответы на важные жизненные вопросы при помощи гаджетов и сети Интернет. Вполне естественно, что от религиозных объяснений и толкований происходящего люди отказались уже давно, но столь же естественно и то, что до сих пор в минуты отчаяния, одиночества и безысходности они по-прежнему ищут утешения в Боге и религии.

 В давние времена каждому человеку жизненно необходимо было принимать участие в религиозной жизни социума. Во-первых, религия способствовала развитию культуры общества: письменности, книгопечатания, искусства, а также осуществляла передачу накопленного опыта от поколения к поколению. Она являлась объединяющим фактором, зачастую даже узаконивала некоторые общественные порядки. Так, например, приходские клирики (священники, дьяконы, дьячки, псаломщики и т.д.) нередко являлись единственными грамотными людьми в своем сельском приходе, иными словами на несколько тысяч человек. Неудивительно, что именно священник был регистратором исторического времени и официальным чиновником, фиксировавшим рождения, крещения, свадьбы и смерти людей, выдававшим документы «гражданского состояния». Примечательно, что именно при храмах были организованы первые церковно-приходские школы, а также библиотеки для прихожан.

Во-вторых, именно религия создавала наиболее полную картину мира, помогала человеку осмыслить свое место в нем, упорядочивала определенным образом помыслы, стремления людей и их деятельность. Эта функция до сих пор остается востребованной в широких слоях населения. Именно поэтому важно восполнить информацию о существовавших ранее и сохранившихся до настоящего момента религиозных учреждениях, наиболее отличившихся священнослужителях и их работе с населением.

На территории Малмыжского района церковных сооружений было построено немало, однако в силу различных исторических событий не всем им суждено было просуществовать до наших дней в неизменном виде.

**Георгиевская церковь села Аджим**

Составитель: Напольских В. Д.,

библиотекарь Аджимской СБФ

 Одним из таких храмов является Георгиевская церковь в селе Аджим, строительство которой началось в середине XIX века, но история ее уходит корнями глубже почти на целое столетие.

Первая церковь на этом месте, согласно настольной книге о церквях и духовенстве Вятской епархии, составленной в 1908 году, была построена еще при царе Федоре Алексеевиче, но сгорела, поскольку была деревянной. Вместо нее была отстроена новая, тоже деревянная, просуществовавшая до 1782 года. Третья, также деревянная церковь, сгорела 24 апреля 1799 года. Через год началось строительство новой, судьба которой была в точности похожа на судьбы предшественниц, а фундамент ныне существующей каменной церкви заложили в 1825 году. Завершено строительство было спустя 40 лет, но здание полностью оправдало столь длительный процесс постройки. Существует мнение, что во время возведения церкви было запрещено есть яйца, поскольку они использовались для кладки стен, возможно именно поэтому церковь дожила до наших дней.

Как любое религиозное сооружение с богатой историей, Георгиевская церковь со временем обросла легендами и преданиями. Старожилы рассказывают, что, когда в Малмыж везли проекты двух церквей: одну для постройки в самом городе, а вторую в с. Аджим; посыльного со всеми бумагами в Аджиме встречали радушнее, чем в Малмыже, поэтому лучший проект он оставил небольшому, но гостеприимному селу. Церковь с тремя престолами во славу святых Георгия, Дмитрия и Тихона, с богатым иконостасом была одной из самых красивых во всей Вятской губернии. При ней действовало церковно-приходское училище, а также был создан хор певчих из местных жителей, который славился на всю округу.

Церковь имела огромное значение для прихожан, именно поэтому в 1936 году, когда приказано было закрывать храм, на защиту его вышли все женщины села. Вооружившись вилами и лопатами, они пытались противостоять верховым, присланным из Шурмы для снятия огромного колокола. Женщин растолкали лошадьми и заперли в сарае, храм закрыли, колокол с большими усилиями сбросили. Руководил этим процессом местный строитель Ф.А. Вертунов. Погрузить на подводу колокол весом в 7 тонн не смогли, поэтому разбивали его кувалдами и отправляли к р. Вятке для погрузки на баржу, но огромные куски искореженного металла не добрались до медеплавильного завода, все они утонули в реке. Эти события вошли в историю малмыжской земли как «Бабий бунт».

11 августа 1997 года на купол Георгиевской церкви был поднят новый освященный крест, и, хотя она перенесла немало испытаний, но существует и действует до сих пор, чего нельзя сказать о не менее древней и красивой церкви д. Дерюшево, что в двух километрах от г. Малмыжа.

Список использованных источников:

1. Исламов, Э. Аджим – село древнее / Э. Исламов // Сельская Правда. - 2014. - № 45. – с. 3.

**Церковь Трех святых деревни Дерюшево**

Составитель: Рукавишникова А.А.,

библиотекарь Калининской СБФ

Каменная церковь Трех святых (Рождества Христова, Смоленской Божьей матери и Параскевы-мученицы) была воздвигнута в 1867 году на месте прежней деревянной Смоленско-Богородской церкви 1730 года постройки. Средства для постройки новой церкви прихожане собрали собственными силами, поэтому она была особенно дорога для местных жителей и оказывала огромное влияние даже на молодежь. По свидетельствам старожилов церковь имела внушительные размеры, поражала красотой и убранством, привлекала внимание, возвышаясь над жилыми постройками, пашнями и полями. Согласно Ведомости о церквах и причтах первого Благочиннического округа Малмыжского уезда за 1893 год, при храме действовала церковно-приходская школа, в которой обучались 75 мальчиков и 19 девочек. Однако, данная школа не была единственной: по инициативе священнослужителей церкви Трех Святых были открыты еще две школы в д. Нослы (женская и мужская) и в д. Вотский Китяк, в которых обучалось еще 89 человек. Таким образом, священнослужители выполняли образовательную функцию, занимаясь не только духовным и нравственным воспитанием, но и прививая подрастающему поколению тягу к знаниям. [1]

Несмотря на свою просветительскую значимость, Дерюшевская церковь широко известна и за пределами Вятского края, благодаря легенде о венчании в ней Михаила Лермонтова. Доказательств этому факту нет, поскольку книга записей не сохранилась. Существует мнение, что в этой церкви венчался кто-то из родственников поэта, но людская молва всё еще не оставляет попыток привлечь внимание к храму. После преобразований советского периода, когда в здании церкви располагался склад, колокола были переплавлены, а всю ценную утварь и иконы растащили, храм пребывает в запустении. Местные верующие по-прежнему надеются на его восстановление, собирают средства и ожидают поддержки от спонсоров и меценатов, которых, возможно, заинтересует, что здесь, вполне вероятно, мог обвенчаться со своей возлюбленной великий русский поэт. [2]

Список использованных источников:

1. «Ведомость о церквах и причтах 1-го Благочиннического округа Малмыжского уезда за 1893-й год»;
2. Лермонтов венчался на Малмыжской земле? // Вятский край. - 2003. - № 89-90. – с. 23.

**Церковь села Савали**

Составитель: Мартынова Н.Г.,

библиотекарь Савальской СБФ

Невесёлая участь, доживать свой век в запустении, постигла церковь с. Савали Малмыжского района. История ее берет начало в 1646 году. В «Настольной книге о церквях и духовенстве Вятской епархии» указано, что «первая деревянная церковь в селе Савали построена в 1646 году в честь Казанской Божьей матери», позднее, в 1703 году, владевший Савалями Н.Д. Семичев построил новую небольшую деревянную церковь во имя иконы Казанской Божьей матери. [1]

В 1764 году построена новая одноприходная деревянная церковь с приделом по грамоте Преосвященного архиерея Вениамина Казанского. Помещиком в Савалях тогда был П.А. Татищев, отставной гвардии секунд-майор, который являлся одним из наиболее просвещённых деятелей в царствование Екатерины Второй. В 1791году село Савали передано из Казанской епархии в Вятскую.

30 сентября 1819 года выдана храмозданная грамота № 3769 на построение каменного храма в честь иконы Казанской Божьей матери вместо ветхой деревянной церкви. Храм возведён в 1827 году. Престолов в ней три: в холодной – во имя Казанской Божией Матери, а в тёплом храме первый придел во имя Святителя и Чудотворца Николая, второй – во имя Святителя Иоанна Златоуста. Однако, уже после 1910 года в церкви был один престол во имя Казанской Божьей матери.

Савальская церковь была закрыта в 1930 году после репрессий на последнего ее священника Н.И. Любимова. Его арестовали в 1920 году, сразу после литургии. Больше службы в этой небольшой аккуратной церкви, ведущей свое существование с XVII века, не проводились. [2]

Список использованных источников:

1. «Настольная книга о церквях и духовенстве Вятской епархии»;
2. Справка по Богородицкой церкви села Савали. - МКУК Малмыжкий краеведческий музей;
3. «Храмы Вятской губернии и их история»: энциклопедия.- Киров: Издательство «Книги детям», 2009.

**Храм Рождества Христова села Константиновка**

Составитель: Васильева Н.В., выпускница МарГУ, факультет культуры

и искусства по воспоминаниям прихожанки Нины Александровны Горбуновой, 1949 г. рождения



Малмыжский район разделен на две части рекой Вяткой. Районный центр находится на правом берегу, поэтому связь левобережной зоны с Малмыжем осложнена. Именно поэтому жителям деревень, которых река отделила от центра, необходимо было строить свой быт самостоятельно, самим же решать и религиозные вопросы. Так, например, в с. Константиновка храм построен еще в 1860 году. Это была деревянная Христорождественская церковь, которая сгорела 13 апреля 1860 года от попадания молнии. Уже в сентябре было начато строительство второй деревянной церкви, а каменную заложили лишь в 1877. Здание деревянной церкви было продано в с.Китяк. Постройка каменного храма осуществлялась по образцовым проектам К.А. Тона, крупнейшего архитектора XIX века. Храм Рождества Христова в с.Константиновка был заказан хозяйкой стекольного завода, который функционировал в то время на левом берегу р. Вятки.

По воспоминаниям прихожанки Нины Александровны Горбуновой, 1949 г.р., уроженки Малмыжского района, во дворе церкви были надгробные плиты, потом они исчезли. При церкви также была церковно-приходская школа, открытая на пожертвования одной богатой женщины. После 1937 года церковь была закрыта, но разграбить ее не позволял председатель колхоза В.П. Чиклин. В 1943 он ушел добровольцем на фронт, на его место встал А. Уланов. В этом же году церковь была разграблена. После войны в храме был организован спортзал, затем склад для хранения зерна.

Восстановлением храма жители занялись лишь в 1999 году. Были обнаружены спрятанные жителем деревни А.С. Пентеговым колокол и медная купель. Постепенно были возвращены и иконы, и мелкая церковная утварь, принесенные жителями. Восстановление ведется до сих пор, что еще раз подтверждает потребность даже современного человека в религии.

**Старообрядческая молельня села Старая Тушка**

Составитель: Сафина Л.Н.,

библиотекарь Ст. Тушкинской СБФ

Образование Малмыжского района имеет весьма древнее начало. На его территории проживают четыре национальности: русские, татары, марийцы и удмурты. Такое многообразие подразумевает и наличие нескольких конфессий: православное христианство, мусульманство и даже старообрядческие общины. Самым ярким примером последних можно считать с. Старая Тушка – древнейшее старообрядческое поселение. Основано оно было изначально черемисами и название свое получило от имени первого поселившегося на этом месте марийца Туша, но уже в конце XVII - начале XVIII веков сюда стали стекаться преследуемые властями и официальной церковью сторонники древнего благочестия. Свое поселение они также назвали Тушкой.

Первые жители молились в сарае богатого крестьянина Кузьмы Сметанина, затем отстроили деревянную молельню. Первожители Тушки – народ религиозный, справедливый и трезвый. Строго соблюдали посты, за стол садились с молитвой. Значение молельного дома для них было огромным. За ветхостью прежней молельни долго и кропотливо хлопотали они о разрешении на строительство новой. Оно было получено в 1803 году. Старообрядцы выстроили молельную с четырьмя внутренними покоями и четырехскатной крышей, увенчанной главой с крестом. Затем поставили двухэтажный дом и 12 келий с надворными постройками, заложили фруктовый сад и пчельник. Устроив запруду на Белом ключе, стали разводить рыбу. Этот пруд служил и для крещения желающих перейти в древлеправославие.

Вятский епископ Неофит с 1848 года писал донесения Синоду, отмечая, что молельню в Тушке необходимо ликвидировать, сделать из нее единоверческую церковь. В 1850 году было получено разрешение Синода, старообрядцы вновь остались без молельни. Не желая мириться с новым положением, они решили уничтожить полувековую постройку, предав ее огню. В 1852 году храм был сожжен.

Долгие годы тушкинские старообрядцы не имели постоянного молельного дома, собирались для молитвы в домах зажиточных крестьян и активных деятелей общины. 22 апреля 1882 г. было получено официальное разрешение министра внутренних дел за N 9547 на заведение молельни. Свой дом под нее предоставил крестьянин, наставник местной общины А. А. Черезов. [1]

В 1888 году этот дом у Черезова купил крестьянин д. Манкинерь Большешурминской волости Уржумского уезда Климент Бушмакин, который, видимо, был членом старотушкинской общины, и завещал его ей. В завещании было указано, что приобретение Бушмакина состояло из каменного дома с пристройками, деревянного двухэтажного флигеля, двух деревянных изб, сарая, каретника, амбара, лабаза, бани, ворот.

Долгое время моленная не имела на крыше креста, лишь большой колокол во дворе, укрепленный на столбах. А в 1911 году Лука Гребнев и Михаил Черезов решили переоборудовать дом и сделать к нему пристрой, чтобы получился настоящий храм. Пристрой был сделан мастерами столь искусно, что трудно было заметить шов между старой постройкой и новой кладкой. Расширен зал на первом этаже, на втором этаже оборудованы комнаты для духовных отцов и для совершения обрядов и ежедневных молебен. Общая крыша покрыта железом и увенчана главкой в форме луковицы с восьмиконечным литым крестом. Были сделаны новые трехарочные ворота с крестом на центральной арке. Во дворе, за воротами Л. А. Гребнев на большой каменной плите смастерил солнечные часы, чтобы показывали точное время. Рядом с моленной соорудили деревянную колокольню с семью медными колоколами, которые отливали в Слободском. Именно в таком виде моленная существует в д. Старая Тушка до сих пор. [2,3]

Список использованных источников:

1. История старообрядцев – федосеевцев Моленного дома с. Ст. Тушка;
2. Мосунов, Б. А. Книгопечатник Лука Гребнев // Б. А. Мосунов Перекресток. – Киров : ООО «Типография «Старая Вятка», 2007. – с. 265 – 270;
3. Мосунов, Б.А. Старообрядцы на берегах Вятки // Мосунов Б. А. Перекресток. – Киров : ООО «Типография «Старая Вятка», 2007. – с. 271 – 276.

**Богоявленский собор города Малмыжа**

Составитель: Хабибрахманова Н.Ю.,

библиотекарь центральной библиотеки



 Сегодня русская православная церковь уже не устраивает гонений на старообрядческие общины, вероятно, именно поэтому на малмыжской земле обе эти христианские формы сосуществуют. Однако, самым главным для жителей был и остается Богоявленский собор, расположенный в г. Малмыже.

История этого храма берет свое начало в XVI веке, то есть со времен основания города, когда стрельцы Ивана Грозного принесли с собой в Малмыж икону Знамения Пресвятой Богородицы. В честь этой иконы в 1590-е годы была выстроена деревянная церковь на том самом месте, где сегодня стоит Богоявленский собор.

Кроме того, стрельцы принесли с собой икону Св. Ильи Пророка и поместили ее в особой часовне, которая была построена в 1581 году на границе города и Пахотно-Ильинской слободы.

При основании же крепости в 1580 году царь Иоанн Грозный прислал «в благословение граду Малмыжу» нерукотворный образ Спасителя. Он был помещен на башне над крепостными воротами. Именно поэтому они и были названы Спасскими, а улица, на которой они находились, Башнеспасской. С уничтожением башни во время пожара в 1785 году образ Спасителя был перенесен в собор.

Ныне действующий Богоявленский собор был построен в 1802 году на пожертвования прихожан. Сведения о его истории и временных преобразованиях хранятся в церковной библиотеке, которая всегда доступна для пользования прихожан. Помимо прочего, священнослужители храма принимают участие во многих мероприятиях, организованных центральной библиотекой г. Малмыжа: присутствуют на встречах клуба «Литературная гостиная», совместно с отделом ПЦПИ проводят беседы с трудными подростками, организуют паломнические экскурсии и тематические выставки.

Список использованных источников:

1. Трухина, И. А. Богоявленский собор / И. А. Трухина // Сельская Правда. - 2007. - № 59. – с. 4.

**Церковь села Мари-Малмыж**

Составитель: Михайлова Р. А., библиотекарь

Марималмыжской СБФ

Меняют облик наши села,

Как в городах, растут дома,

Дворцы культуры, ясли, школы,

И жизнь меняется сама.

Но я заметить должен также,

Что в новом облике села

Давно исчезли из пейзажа

Церквей старинных купола.

На месте их обломки только,

Как после длительной войны.

И мне до слез бывает горько

Что мы не ценим старины.

Все меньше храмов остается

И мы становимся бедней.

И не играет больше солнце

На куполах златых церквей.

Они века перестояли

С суровым временем в борьбе

Ведь это предки оставляли

Потомкам память о себе.

 Б. Мосунов «Память»

В настоящее время, когда общество переживает духовно- нравственный кризис, возникает необходимость обратиться к истокам нашей духовной культуры. Медленно, но идет возрождение чуть было не прервавшейся духовной связи с прошлым. Восстанавливаются нравственные ценности, в выработке которых важную роль сыграло православие. Пробуждение национального самосознания обычно связано с оживлением интереса к отечественной религии. Именно это в последние годы происходит в России.

Обращение к истокам общественной культуры, в том числе и к ценностям исконной религии, может стать одной из опор духовного возрождения нашей страны. Религия - мировоззрение и мироощущение, определенный культ, основанный на вере в существование Бога.

Известный историк П. Н. Луппов в своих работах по христианизации вотяков (удмуртов) пишет, что уже с 13 века страна получила возможность знакомить с христианством, но только со второй половины 16 века начинаются более или менее систематические заботы о просвещении инородцев светом христианства. У марийцев изначально вера была языческой. [2]

С. К. Кузнецов в статье «Исторический очерк села Черемисского Малмыжа» пишет: «Село Черемисский Малмыж, которое будет предметом моего описания, находиться в 12 верстах от города Малмыжа. Черемисский Малмыж из деревни в село преобразился 1866 году. Теперь в нем до 200 домов и 4500 душ. Население состоит из русских, позднейших поселенцев и черемис - аборигенов. Эти два элемента населения как-то не смогли слиться окончательно, и теперь черемисы живут небольшой отдельной слободкой около горы. Все черемисы крещены большей частью при Екатерине 2, но до того времени они все были язычниками, как видно из грамоты, данных им прежних Государями».

В 17 веке началось обращение местных черемис в христианство. По словам С. К. Кузнецова уже «при Михаиле Федоровиче некоторые из потомков Болтуша числятся христианами». В 17 веке существования «новокрещенской конторы» (1731 - 1764), когда были религиозные гонения на черемис со стороны русского правительства и духовенства. Потомки «непокорливого» князя Полтыша принуждены были по должности сотенных старост иметь надзор за новообращенными черемисами, следить за аккуратным исполнением ими «христианских обязанностей» и по возможности вводить русские обычаи среди черемис. В Черемисском Малмыже некоторая часть марийцев примирилась с этим и стала принимать христианство. А те, которые крепко стояли за свою веру, обычаи и обряды, стали уходить за Вятку, на восток. Еще те марийцы, кто принимал христианство освобождались от рекрутской очереди и поэтому мужчины крестились, то есть принимали христианство, хотя часто верили своему языческому богу и новому - христианскому. И поэтому, чтобы пресечь язычество, было решено построить в селе церковь. [3]

В «Ведомости о церкви Малмыжского Богоявленского собора за 1889 год» описывается церковь в селе Черемисский Малмыж. «Церковь построена в 1865 году частично усердием прихожан, частью пожертвованием добродателей, освящена 13 марта 1866 года. Церковь деревянная, на каменном фундаменте, однопрестольная, с колоколами и одной теплой палаткою, построена по плану, утвержденному Епархиальным начальством.

Престол в ней один – во имя верховных апостолов Петра и Павла». Апостол Петр украшен благоразумием, пламенной любовью ко Христу, с самого начала был верным учеником Христов. Петр был готов умереть ради Христа. Апостол Петр выделен тем, что он первый провозгласил Христа как Сына Божия, как Бога, пришедшего плотью на землю для того, чтобы быть воплощением Божественной любви и отдать свою жизнь на спасение мира.

Апостол Павел, имя которого в переводе означает «малый», так умалил себя в своей, что себя почитал за наименьшего из апостолов. Апостол Павел был Христовым врагом, его противником, он не верил в него как в Мессию, его считал Его лжепророком. Апостолы Петр и Павел более других потрудились в проповеди христианства среди иудеев и язычников, поэтому Церковь называет их «первоверховными апостолами». 67 году апостолу Павлу, как римскому гражданину, отсекли голову – так, Христа ради, пострадал Павел, который мог избежать этой смерти, но добровольно предал свою душу за Христа. Апостола Петра распяли в Риме, распяли вниз головой. Все это претерпели они ради Господа Иисуса Христа, ради Церкви Христовой, ради Евангелия, ради того, чтобы жизнь Церкви стала нашей жизнью».

Дальше в «Ведомостях» пишется: «Притча по штату 1885 положена: священник, диакон и псаломщик. Земли при церкви имеются усадебной 1,65 десятин. Домов казенных два, один для пользования священника, другой псаломщика. На содержание священно - церковнослужителей жалованья ни откуда не получается, содержание добровольными подаяниями прихожан. По бедности большинства из них недостаточно.

Расстояние от церкви до Вятской Духовной Консистории в 296 верстах, а от местного Благочинного в 12 верстах. Ближайший к сей церкви:

Малмыжский собор церковь села Старого Буртека.

Приписных церквей пять.

Домовых церквей тоже пять.

Опись церковного имущества есть и хранятся в целости.

Приходно-расходные книги от основания церкви за шнуром и печатию Вятской Духовной Консистории хранятся в целости.

Кожи с метрических книг с 1865 года хранятся в целости.

Исповедальные росписи с того же года хранятся в целости.

Церковный староста крестьянин Пантелеймон Ефимов Клюкин, служит с 1881 года, наград не имеет».

В этой же ведомости есть еще запись: «Ведомость о церковно-приходском попечительстве». В ней говорится, что церковно-приходское попечительство открыто в 1885 году. Председатель попечительства крестьянин Никифор Пентегов, выборных членов пять, срок службы их три года. В 1889 году попечительством было приобретено 42 рубля. Из них 15 рублей израсходовано на чистку иконостаса, 10 рублей на серебрение подсвечников, 10 руб. на поправку училищный попечительский дом. В остатке 7 рублей». [1]

Здесь, наверно, идет речь о церковно-приходской школе. 1834 году уездным собранием по заявлению Клюкина, доверенного от крестьян, была открыта церковно- приходская школа. В школе преподавал один учитель светских предметов и один учитель Закона Божия, денежное содержание которых осуществлялось уездным земским собранием, на местных же жителей возлагалась обязанность обеспечивать преподавателей жильем.

Обучение детей грамоте происходило и ранее. С момента появления в селе церкви обучением детей занимался причетник, который за труды свои получал натурой: льном, мукой, крупой и др. (причетник – младший член церковного притча: псаломщик, дьячок, пономарь). Здесь имеется в виду, наверное, псаломщик. Но обучение было организовано плохо, грамоте дети обучались медленно, а часто и вовсе не знали, и вскоре родители перестали посылать детей в школу.

При открытии церкви не сохранилось фамилии первого священника, но в 1889 году в Ведомостях есть примечание: «В 1889 году произошли следующие перемены: февраля 10-го умер священник Владимир Шубин, а на его место определен дьякон села Ошланского Нолинского уезда Аркадий Шубин».

Шубин Аркадий Васильевич родился в 1863 г. в селе Богородское Нолинского уезда в семье псаломщика. В 1885 г. окончил Вятскую духовную семинарию и определен в псаломщики к Вознесенской церкви села Малоключинского Нолинского уезда. В 1889 г. рукоположен в сан дьякона к Троицкой церкви с. Ошанского Нолинского уезда. В 1889 г. рукоположен в сан священника этой же церкви и утвержден законоучителем приземского училища. В этом же году переведен на служение в село Мари-Малмыж. Затем служил в селе Каксинвай, где и скончался в возрасте 54 лет. Похоронен в церковной ограде рядом с храмом. В 1937 году церковь сгорела, и могила сравнялась с землей. Отца Аркадия избирали благочинным. В этой должности он прослужил 10 лет. Избирался депутатом на Епархиальный съезд в г. Вятке. Когда по болезни отец Аркадий отказался от должности благочинного, духовенство округа почтило его дорогим подарком – поднесли образ Спасителя в серебряном окладе и киоте. Жена: Анна Константиновна. Дети: Елизавета, Наталья, которая родилась 20 августа 1889 года. Наталья является прабабушкой директора Малмыжского краеведческого музея Людмилы Владимировны Толмачевой.

Также в церкви был псаломщик Николай Тимофеевич Луппов, дьяческий сын. В 1843 году уволен из нижнего отделения Нолинского Духовного училища, в том же году определён в дьяческое место в село Поляны Малмыжского уезда. 13 декабря того же года посвящён в стихарь, Указом Вятской Духовной консистатории от 2-го апреля 1886 года за №3283 уволен по болезненному состоянию. В семействе у него была жена Евдокия Александровна, дети: Людмила, Пётр, который учился в Вятском Духовном училище.

На его место был назначен псаломщик Александр Павлов Будрин, дьяческий сын. По увольнении из нижнего отделения Сарапульского Духовного училища, указом Вятской Духовной консистатории от февраля 1852 года определён к исправлению дьяческой должности к Водзилинской Вознесенской церкви, в 1853 году 6-го декабря посвящён в стихарь. С 1863 по 1872 годы занимался обучением грамоте поселенских детей в домашних школах, а в 1883 году по своему прошению переведён в настоящее село (т.е. село Мари-Малмыж). В семействе у него жена Елена Георгиевна, дети: Алексей без должности. Василий состоит диаконом в селе Нижнелынского Нолинского уезда. Мария в замужестве за полицейского чиновника в г. Малмыже. Больше никаких сведений о нашей церкви не сохранилось. Так наша церковь просуществовала до 1930 года .

Жестоко прошёлся по стране большевистский атеизм. Было угнано, арестовано, уничтожено духовенство. Закрыты, обезглавлены, а то и разрушены до основания собора и церкви. И в 30х годах ХХ века начались гонения и на церковь деревни Черемисский Малмыж.

Это видно из протокола заседания сельского совета села Черемисский Малмыж от 24 января 1930 года, где был поставлен вопрос: антирелигиозная беседа. В этом протоколе записано: «На заседании выступал товарищ Иванов, который говорил какой вред приносит религия и как она мешает СССР, также развитию сельского хозяйства, поэтому необходимо закрыть все церкви и уничтожить все духовенство. В прениях выступал товарищ Саламатов, что действительно мешает советскому правительству религия, что советская власть, партия стараются все религии снизить. И были поставлены предложения.

Первое предложение - закрыть церковь. Второе - оставить.

При голосовании оказалось за первое предложении 27 человек, против 3 человека. Также назначить на женское собрание по разъяснению религии, провели беседу, и выбрать среди женщин содокладчиков».

Такое собрание было проведено в и деревне Старый Кокуй, где тоже поставлен вопрос о закрытии церкви, после чего был написан приговор о закрытии собора. А тех людей, кто был против закрытия церкви, их причисляли к врагам революции.

Так, например: «На заседании сельского совета в 1932 года выступала товарищ Карева, где обвиняла Сметанину Александру, жительницу села, что она является реорганизатором колхоза и выступала 1 мая против демонстрации в 1924 году, и является ходоком по церкви, и которая ходатайствовала за весь приход церкви».

И вот 1930 году 1 января церковь была закрыта, и в Малмыжский административный отдел Малмыжского ЦИКа был направлен такой протокол: «Церковь обслуживала 18 семей, в общее число жителей всего 240 человек, из них возрасте 18 лет- 113 человек. Здание церкви предположено использовать под народный дом, силами самого населения, без выделения средства РИКОМ. К моменту закрытия за церковным советом состояла недоимка 711р. 90 коп. Здание церкви на учет Главнаук ИКЛ не состояла. И передать как культурно - просветительское учреждение, а колокола отдать на здание пожарной дружине, а остальные на индустриализацию страны».

Вопрос о закрытии церкви обсуждался на сельских сходах всех обслуживавшего церковью селение, а это не 240 человек, а 1130 человек, при том, что на всех сходах присутствовало 444 домохозяина, т.е. всего 38% по отношению к общему числу верующих, за исключением 4 человек, за закрытие церкви и передачи здания под клуб.

И 1 января 1930 года в сельский совет села Черемиский Малмыж поступило заявление от священника Петра Терехова:

«Я, нижеподписавшийся, священник Петро-Павловской церкви Черемисского Малмыжа отказываюсь от служебного священского места в селе Черемисский Малмыж, т.к. уже по своим старческим силам и слабому своему здоровью и без псаломщика служить больше не могу, а т.к. яже и нет средств к существованию. К сему подписывалось село Черемисский Малмыж Петр Терехов 1930 январь 1 дня».

Как вспоминал житель села Мари-Малмыж Воробьев Н. А., этого священника должны были арестовать, но его кто-то предупредил, и он ночью со своей семьёй убежал из села.

После закрытия церкви. в Нолинский окружной исполнительный комитет и Малмыжский РИК стали поступать также заявления: «Просим открыть собор в Черемисском Малмыже Клюкин Ефим Иванович- 60 лет. Екатерина Семеновна- 55 лет. 20 мая 1930 года»

Заявление от женщин села Черемисский Малмыж.

«Нынешней зимой на постановлениях общих собраний граждан нашего прихода была закрыта находящееся в нашем селе церковь закрытие какой мы признаем не основательным ввиду того, что общие собрания приходили под давлением, так как кто и был в душе против закрытия, того объявляли врагом советской власти и дружили застращиваниями. Мы того в протоколах о закрытии не были участны. Подписи граждан об отказе просим Малмыжский Рик имеющееся в нашем селе церковь, так как закрытия произведено против нашего желания и имеющемся в списке отказавшихся включивших в село 14 человек и добавок малолеток. К настоящему расписываемся и подписи».

Таких заявлений было написано от жителей с. Черемисский Малмыж, около 200, в котором стояли подписи 445 человек, которые были против закрытия церкви. Также есть такие заявления, в которых больше двадцати подписей против закрытия. Все эти заявления написаны на разных листочках, где карандашом, а где пером. Видно, что писали полуграмотные женщины, писали дети под диктовку родителей. Но были люди, которые хотели закрытия, и тоже писали заявления о закрытии церкви и открытии в нем народного дома или клуба. Все эти заявления хранятся в Малмыжском архиве.

Хотя было много написано заявлений об открытии снова церкви, она все-таки была закрыта. И как вспоминает Сеннов Арсентий Павлович житель села Мари-Малмыж, 1929 года рождения, «когда срубали крест с церкви, тот мужик, который срубал, тут же поранил ногу топором». Это ему рассказал его отец.

И было решено в здании церкви открыть не клуб, а школу. Жительница Яблокова А. Д, 1929 года рождения рассказала «В школу я пошла в это здание и проучилась в нем 5 классов, а потом пошла работать в школу техничкой». Также Сеннов А.П. рассказал: «Когда я пошел 1936 году в школу, там уже была школа, в классе стены были побелены, но рисунки были видны». Выпускник школы Еркашов Е. С. 1949 года вспоминал: «В здании школы было 3 класса, и в одном классе была перегородка, перегородка убиралась и превращался в актовый зал со сценой. Старшеклассники нам сказали, что под побелкой есть икона, и мы тряпкой терли и появлялась настенная роспись и нас за это учителя ругали». [5]

А в 80 годах, как вспоминают другие выпускники школы, там был спортзал. Затем крыша церкви прохудилась и нельзя было заниматься, здание закрыли. Когда Михайлова Р. А. пришла работать в школу, в здании церкви было складское помещение, там хранили парты, стулья, побелка стерлась и роспись на стене была видна.

Со временем здание обветшало и было решено разобрать старое здание церкви и построить часовню. В октябре 2005 года в Мари-Малмыже была открыта часовня.

Использованные источники:

1. Ведомость о церкви Малмыжского Богоявленского собора за 1889 год;
2. Гайда, В. В. Начиная с Трифона Вятского: ЭЗВ. т. 9. Культура - Киров, 1999. – С. 559-563;
3. Кузнецов, С. К. Исторический очерк села Черемисского Малмыжа : Полтыш – князь Малмыжский. Малмыжский край. - Йошкар- Ола, 2003. - 281 с.
4. Мосунов, Б. А. Ты прости меня, родина: стихотворения и поэма. – Киров, 2007. - с. 23;
5. Протоколы заседания сельского совета села Черемисский Малмыж за 1930 год.

Таким образом, можно с уверенностью утверждать, что религиозная жизнь в районе продолжает развиваться. Просветительская функция, с давних времен закрепленная за церковью, не утратила своей актуальности, хотя и приняла несколько иные формы. По-прежнему церковь играет немаловажную роль и в культурной жизни общества, но самое главное каждый человек, почувствовавший потребность в духовной поддержке, всегда может рассчитывать на помощь священнослужителей собора.

Совместная работа светских и религиозных учреждений – залог сохранения и передачи накопленного опыта следующим поколениям, поэтому сотрудничество Богоявленского собора и центральной библиотеки можно считать долгосрочным и взаимополезным.

Составитель: Толмачева Людмила Григорьевна,

зав. отделом обслуживания Малмыжской ЦБ

МКУ К Малмыжская ЦБС